# باب شکر کافی در سنجش با قرآن\*

حسن خرقانی¹
 سیدمهدی خدایی¹

#### چکیده

قرآن کریم استوارترین سند برجای مانده از رسالت پیامبر اسلام است. از این رو هم بداهت عقل و هم صراحت نقل آن را مهم ترین معیار و مرجع در نقد سایر گزاره های دینی می داند. در این نوشتار سعی شده است با جستجوی شواهد قرآنی روایات «باب شکر» کافی شریف میزان سازگاری این روایات با آیات قرآن سنجیده شود. این پژوهش ضمن آنکه نشان می دهد که تمامی ۳۰ روایت این با آیات کتاب خدا همساز هستند و از این طریق نمونه هایی ملموس و عینی از موافقت حدیث با قرآن را عرضه می دارد، شیوه ای جدید در عرضهٔ روایات بر قرآن را نشان می دهد که با کنار هم نهادن آیات و ایجاد ملازمه میان آنها انطباق روایات با آیات به دست می آید و این انطباق گاه تا حد جزئیات روایات پیش

كارشناس ارشد علوم قرآني و حديث دانشگاه علوم اسلامي رضوي (khodaie.mahdi@gmail.com).



<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۳/۱۰/۷ ـ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۴/۱۰/۱۰.

۱. استادیار دانشگاه علوم اسلامی رضوی (نویسندهٔ مسئول) (h.kharaghani@gmail.com).

**واژگان کلیدی:** نقد حدیث، تفسیر اثری، عرضهٔ حدیث بر قرآن، موافقت حدیث با قرآن، اصول کافی، شکر.

#### مقدمه

أيُها الناس ما جاءكم عنى يوافق كتاب الله فأنا قلته وما جاءكم يخالف كتـاب الله فلـم أقله (كليني، ١٣٢٩: ١٧٤/١).

در برخی روایات نیز تعبیر شده است که یک یا دو شاهد از قرآن برای آن حدیث یافت شود (کلینی، ۱۳۷۲: ۱۷۳/۱ و ۵۶۲/۳). در برخی دیگر تعبیر شده که اگر به کتاب خدا شباهت رساند (عیاشی، ۱۳۸۰: ۹/۱).

تفاوت این تعبیرات بر دانشوران پوشیده نیست. اگر موافقت با قرآن ملاک باشد، باید انبوه روایاتی را که شاهدی از قرآن برای آنها وجود ندارد کنار نهاد، اما اگر تنها احراز عدم مخالفت ملاک باشد این گونه روایات همچنان نشان اعتبار خواهند داشت؛ از این رو برخی «موافقت با قرآن» در این روایات را بر «عدم مخالفت» حمل کردهاند (انصاری، ۱۴۱۹: ۲۵۲/۱؛ جوادی آملی، ۱۳۷۸: ۱۳۷/۱.). برخی نیز بر این باورند که منظور



از موافقت با قرآن موافقت با روح تعالیم قرآن و اصول اسلامی کلی برگرفته از کتاب و سنت است نه موافقت با آیهای خاص (سیستانی، ۱۴۱۴: ۱۱/۱؛ معرفت، ۱۳۸۳: ۲۲۳/۱). این نظریات همگی مبتنی بر این عقیده است که احادیث فراوانی وجود دارد که شاهدی از قرآن برای آن نمی توان یافت. مقصد نهایی این نوشتار آن است که زمینهٔ تغییر این انگاره را فراهم نماید؛ چرا که اگر نگوییم همهٔ کلام اهل بیت ایال ریشه در قرآن دارد لااقل باید بیذیریم که بخش عمدهٔ آن شاهدی از قرآن دارد. زیرا امام التِّلا، قرآن ناطق و عینی است که قرآن مصحفی و علمی را در گفتار و کردار تجلّی بخشیده است و انسان كاملي است كه قرآن ممثَّل است (جوادي أملي، ١۴٠٨: ١٨). آنان اصرار داشتند كه گفتار و كردار خود را به قرآن كريم مستند كنند و فرمودهاند:

هر گاه سخنی از ما می شنوید، دلیل آن را از کتاب خدا بخواهید (کلینی، ۱۳۷۲:

این استناد و استشهاد به قرآن، به دیگران می آموزد که چگونه از قرآن بهره گیرند. با دقّت در چگونگی برداشت ائمه البیّا از قرآن و چگونگی استناد به آن، شیوه های ارزشمندی در تفسیر قرآن و استنباط از آن به دست می آید و راهکارهای پیادهسازی قرآن در زندگی روشن می شود (خرقانی، ۱۳۸۳: ش۱۸۶/۱۴).

دعوت به طور مطلق به عرضهٔ روایات بر قرآن و نیز تصریح به شاهدیابی از قرآن، گویای این حقیقت است که موافقت با قرآن به معنای یافتن شواهدی از آیات است نه صرف عدم مخالفت. چنان که اهل بیت التالا در بسیاری احادیث، شاهد قرآنی بیان نمودهاند. آری، در مواردی به این حقیقت اشاره شده است که یافتن شاهد قرآنی برای عموم آسان نیست (برقی، ۱۳۷۱: ۲۶۷/۱). شاید به همین دلیل باشد که علاوه بر عرضه به قرآن معیارهای دیگری همچون وثاقت راوی و شهرت روایت و... نیز سفارش شده است. آنچه این مبنا را تقویت می کند تلاش هایی مانند نوشتار حاضر است که اگر در ابواب مختلف تکرار شود در آینده مجموعهٔ عظیمی از احادیث عرضه شده بر قرآن را پیش روی پژوهشگران قرار خواهد داد و موافقت و مخالفت با قرآن بدون محدودیت ذكرشده معناي حقيقي خود را خواهد يافت.



### الف) مفهوم شناسي شكر

شکر در لغت آن است که نعمتی در خاطر باشد و به زبان آورده شود. در برابر آن کفر قرار دارد که فراموشی و پوشاندن نعمت است (راغب اصفهانی، بیتا: ۲۶۵). به تعبیری دیگر، شکر تقدیر و تجلیل زبانی یا عملی از نعمت ظاهری یا باطنیِ منعم است، در مقابل، کفران که پوشاندن نعمت و تقدیر و تجلیل نکردن از نعمت دهنده است (مصطفوی، ۱۳۶۰).

دو واژهٔ حمد و مدح هم حوزه با شکر می باشند. حمد به معنای ثناگویی و ستایش در مقابل فضیلت است و تفاوتش با شکر آن است که شکر و سپاس فقط در برابر نعمتهاست، اما حمد به نعمت و غیر نعمت تعلق می گیرد؛ مانند زیبایی و شجاعت که مورد حمد و ستایش واقع می شوند، نه مورد شکر. البته از نظر مورد، شکر اعم از حمد است؛ چون به جز سپاس زبانی شامل سپاس عملی و قلبی نیز می شود. مدح نیز معنایی نزدیک با حمد دارد که همان ثناگویی در مقابل فضیلت است با این تفاوت که در حمد، فضیلت اختیاری مانند تقوا و کرم ستایش می شود و در مدح، مطلق فضیلت ستوده می شود؛ چه از روی اختیار کسب شده باشد و چه مانند زیبایی غیر اختیاری باشد. بنابراین دایرهٔ حمد محدود تر از مدح، ولی از بعدی گسترده تر از شکر است (راغب اصفهانی، بی تا: ۱۳۴).

در کنار شکر لغوی، شکر اصطلاحی و عرفی قرار دارد که اصطلاحی دینی و اخلاقی به معنای قدردانی و سپاس گزاری از خداوند است. شکر لغوی اعم از شکر عرفی است؛ چرا که هم شکر و سپاس خدا و هم غیر او را در بر می گیرد، اما شکر عرفی فقط به معنای تشکر از نعمتهای الهی است.

«شکور» بر عادت و تکرار شکر دلالت می کند (طبرسی، ۱۳۷۲: ۵-۴۶۷/۶ و ۷-۶۰۰/۸) و آنگاه که در وصف خداوند گفته شود از آن روست که او پاداش بندگی بندگان را می دهد و بر نعمتش می افزاید (راغب اصفهانی، بی تا: ۲۶۶): ﴿لِیُوفِّیهُمُ أُخُورَهُمُ وَیَزِیدَهُمُ مِنْ فَضَلِهِ إِنَّهُ عَفُورٌ شَکُورٌ ﴾ (فاطر/ ۳۰).

----- آموزههای قرآنی / پاییز ـ زمستان ۱۳۹۴ / شمارهٔ ۲۲

### ب) جایگاه و فضیلت شکر

شكر در رديف برترين اعمال قرار دارد؛ زيرا با هدف خلقت انسان و طاعت و پرستش پروردگار پيوند ميخورد. خداوند متعال در كتاب خود شكر را با ذكر قرين كرده است: ﴿فَاذَكُرُونِ إِنَّا أَذَكُرُ وَنِى أَذَكُرُ وَنِى أَذَكُرُ وَلِى أَذَكُرُ وَلِى أَذَكُرُ وَالْكُوا لِى وَلَا تَكُفُرُونِ ﴿ (بقره / ١٥٢)، با آنكه دربارهٔ ذكر فرموده است: ﴿وَلَذِكُرُ اللهُ إِنَّ شَكَرُ تُمُ وَ آمَنتُمُ ﴾ است: ﴿وَلَذِكُرُ اللهُ إِنَّ شَكَرُ تُمُ وَ آمَنتُمُ ﴾ (انساء / ١٩٧) و نيز: ﴿وَسَجَزِى الشَّكُورُ ﴾ (الله عمران / ١٩٥) و نيز: ﴿وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِى الشَّكُورُ ﴾ (سبأ / ٢٠) .

از آیاتی که جایگاه شکر را به تصویر می کشد، آیه ای است که از قول شیطان می فرماید: ﴿قَالَ فَبِمَا أَغُویَتَنِی لَاَقْتُمَ لَوَ اللّهُ عَمِرَا طَكَ الْمُسْتَقِیم \* ثُمَّ لَاَتِینَ ثُمُ مِنْ بَئِنِ أَیْدِیم مُ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ مَی فرماید: ﴿قَالَ فَبِمَا أَغُویَتَنِی لَاَقْتُم مُ شَاکِرِینَ ﴾ (اعراف/ ۱۲-۱۷). بر اساس این آیات اولاً: شاکران اندکاند و ثانیاً: در صراط مستقیم الهی هستند. از سوی دیگر اهل صراط مستقیم آن بندگان ویژهٔ خداوند هستند که جز در مسیر عبودیت خداوند قدم برنمی دارند و هرگز عهد بندگی خویش را با اطاعت از شیطان زیر پا نمی گذارند: ﴿أَلْمَ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ مَا بَنِی آدَمَ أَنْ لَا تَعْبُدُوا الشَّیْطُانَ إِنَّهُ لَکُمْ عَدُونً مُبِینُ \* وَأَنِ اعْبُدُونِی هَذَاصِراً طُمُسْتَقِیم ﴾ (یس/ ۶۰–۶۱). از این آیات حقیقت شکر دانسته می شود و آن بندگی و عبودیت خداست. چنان که می فرماید: ﴿بَلِ

در آیاتی دیگر خُداوند بندهٔ خویش ابراهیم التیلاً را منزه از شرک دانسته و او را در زمرهٔ شاکران میخواند: ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَاتِتًا لِللهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ الْتُشْرِكِينَ \* شَاكِرًا لِاَنْعُمِهِ اجْتَبَاهُ وَهَدَاهُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِیمٍ ﴾ (نحل/ ۱۲۰-۱۲۱). بنابراین شرک در نقطهٔ مقابل شکر قرار می گیرد.

### ج) ارکان و انواع شکر

شکر سه رکن دارد: رکن نخست آن عبارت است از شناخت صاحب نعمت با همهٔ اوصافِ درخور او و نیز شناخت اصل نعمت از جهت نعمت بودن. تمامیت و کمال این شناخت به آن است که بنده تمامی نعمتها را از جانب خدا بداند و آنکه منعم حقیقی اوست و همهٔ واسطه ها مطیع حکم او و مسخر امر اویند.

ركن دوم شكر عبارت است از حالتي كه از ايـن شـناخت حاصـل مـيشـود؛ يعنـي



خضوع و فروتنی و خشنود شدن از نعمتهای الهی از این جهت که هدیهای از جانب منعم و بیانگر لطف و عنایت او نسبت به بندهاش میباشد. نشانهٔ این امر آن است که از دنیا آنچه موجب قرب منعم است او را شادمان سازد.



رکن سوم، نتیجهٔ آن حالت، یعنی عمل است که به قلب، زبان و دیگر اعضای بدن (جوارح) تعلق می گیرد. عمل قلب، قصد تعظیم و ستایش منعم و تفکر در مخلوقات و کارها و آثار لطف اوست. عمل زبان اظهار تعظیم و ستایش خدای متعال و دعوت به معروف و بازداشتن از منکر و مانند آن است. عمل جوارح، استفاده از نعمتهای ظاهری و باطنی او در طاعت و عبادت و خودداری از به کارگیری آنها در معصیت و نافرمانی اوست. البته توفیق شکر، خود نعمتی است که موجب شکر دیگری می گردد. از این رو، نهایت شکر، اعتراف به ناتوانی از آن است (مجلسی، ۱۴۰۴: ۱۴۶/۸). بنابراین شکر سه گونه است: شکر قلبی (یادآوری نعمت)، شکر زبانی (ستایش نعمت دهنده) و شکر عملی (پاداش نعمت در خور آن) (راغب اصفهانی، بیتا: ۲۶۵).

### شواهد قرآنی روایات باب شکر اصول کافی

شکر از واژگان پرکاربرد در قرآن کریم است و اهم عناوین آیات آن عبارت است از: آثار شکر، توصیه به شکر، زمینههای شکر، شاکران، مصادیق شکر و موانع شکر (ر.ک: هاشمی رفسنجانی و دیگر محققان، ۱۳۸۶: ۱۳۴۸/۱۷ به بعد). شکر خدا، اثر شکر خدا در زیادی نعمت، امر به شکر، شکر خدا با عمل، شکر خدا با گفتار، پاداش شکر، قلّت شاکران، شکر مردم، عناوین فرهنگ موضوعی دیگری است (زین و سالم، ۱۴۱۷: ۱۴۰/۱-۱۴۳).

در باب شکر کافی ۳۰ روایت آمده است (کلینی، ۱۴۲۹: ۲۵۵–۲۵۵؛ همو، ۱۳۷۲: ۱۳۷۲–۲۵۵؛ همو، ۱۳۷۲: ۱۳۷۲–۲۵۵؛ همو، ۱۳۷۲ آن است. این شکرگزاری گاه به گفتار است و گاه به اعتقاد و گاه به عمل. دستهای دیگر آثار شکر را بیان می کنند که زیادی نعمت مهم ترینِ آنهاست. جایگاه و اهمیت شکر الهی و مواردی ویژه از شکر، از دیگر موضوعاتی است که در این روایات بدان پرداخته شده است. ما در این مقاله ضمن عرضهٔ روایات بر قرآن و شاهدآوری از آن به دسته بندی باب شکر کافی پرداختیم و آنها را به ترتیب در چهار دستهٔ کلی شامل:

جایگاه و فضیلت شکر، یاداشها و آثار شکر نعمت، راههای شکرگزاری و مواردی ویژه از مواضع شکر، جای دادیم. ترتیب روایات بر خلاف ترتیب آنها در کافی آمده است. البته ممكن است روايتي بيش از يك موضوع داشته باشد و ذيل چند عنوان بتواند جای گیرد ولی ما یکی را ترجیح داده و ذیل آن آورده ایم:

#### الف) جایگاه شکر نعمت

#### ۱. برتری شکر نعمت از خود نعمت

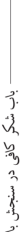
از معمر بن خلاد روایت شده است که گفت: شنیدم امام رضایا البالی می فرمود: «من حمِد الله على النعمة فقد شكره وكان الحمد أفضل من تلك النعمة» (حديث ١٣)؛ هر که خدا را بر نعمتی حمد کند او را شکر کرده و حمد از آن نعمت برتر است.

حمد خداوند بر نعمت از خود نعمت بالاتر است چون ثمرات دنیوی و اخروی بالأترى در يبي دارد (مجلسي، ۱۴۰۴: ۱۵۶/۸). آيات قرآن به خوبي اين معنا را تأييد می کند. ارزش نعمت به آن است که در راه بندگی خداوند به کار گرفته شود وگرنه چەبسا موجب خسران بنىدە گىردد: ﴿قَالَنُوحُ رَبِّ إِنَّهُمْ عَصَوْنِي وَاتَّبَعُوامَنُ لَمْ يَزِدُهُ مَالُهُ وَوَلَكُ إِلَّا خَسَارًا﴾ (نوح/ ٢١)، اما حمد خداوند كه شكر نعمت با آن انجام مي شود هركز موجب خسارت نیست بلکه علاوه بر فزون ساختن نعمت، بهرهمندی از رضایت الهی را در پی دارد: ﴿وَإِنْ تَشَكُّرُوا يَرْضَهُ لَكُمُ ﴿ (زمر/ ٧) و قرآن رضوان الهي را از هر نعمتي حتى نعمتهاي والاى بهشتى بالاتر مى داند: ﴿وَعَدَاللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تُجْرِى مِنْ تَخْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّاتِ عَدْنٍ وَرِضُوانٌ مِنَ اللهِ أَكْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ (توبه/ ٧٢).

## ۲. شکر نعمت نیز خود نعمتی از جانب خداست

امام صادق إلبِّالإ فرمود:

خداوند عَبِل به موسى البَالا وحى كرد: «يا موسى اشكرني حقَّ شكرى. فقال: يا ربّ وكيف أشكرك حقَّ شكرك وليس من شكر أشكرك به إلَّا وأنت أنعمت به عليّ. قال: يا موسى الآن شكرتني حين علمتَ أنّ ذلك منّى» (حديث ٢٧)؛ اي موسى! مرا چنان كه سزاوار من است، شكر كن. عرض كرد: يروردگارا! چگونه حق شكرت را به جا آورم در صورتی که هر شکری که تو را نمایم آن نیز نعمتی است که تو به من ارزانی



داشتی؟ فرمود: ای موسی! اکنون که دانستی آن شکرگزاریات نیز از من است، شکر مرا به جای آوردی.

⟨Ÿ∧⟩

همین مطلب را از آیات دیگری نیز می توان دریافت؛ برای نمونه، چنان که بیان شد شکر خداوند با بندگی حضرتش پیوند دارد به این معنا که شکر خداوند در بندگی حضرتش معنا پیدا می کند. حال قرآن از زبان بندگان می گوید: ﴿إِیَّاكَ نَعْبُدُوإِیَّاكَ نَسْتَعِینُ﴾ (فاتحه/ ۵)؛ یعنی خداوندا در راه بندگی تو از تو یاری می جوییم (طبرسی، ۱۳۷۲: ۱۰۱/۱). به عبارت دیگر تنها به یاری توست که در زمرهٔ شاکران خواهیم بود.

نکتهٔ دیگر روایت آن است که کسی حق شکر خداوند را به جا آورده است که به جز نعمت، توفیق شکر نعمت را از نیز از سوی خدا ببیند. نتیجهٔ چنین عقیده ای اخلاص عمل است؛ چرا که اگر بنده ای تا آن مرتبه پیش رود که در عالم هیچ مؤثری به غیر از خدا نبیند پس عملش را جز برای رضای او انجام نمی دهد. اینک باید بررسی کنیم که آیا اخلاص بندگان با شکرگزاری آنان ارتباط دارد؟ با کنار هم قرار دادن دو آیه از قرآن این پیوند به زیبایی نمایان می شود. قرآن می فرماید: ﴿قَالَ فَبِمَا أَغُونِيَّ فِي لاَقَعَدَنَ مُنْمُ صِرَاطَكَ الْسَتَقِیمَ \*...وَلاَیِّ دُانَی نمایان می شود. قرآن ایم دیگر الله عباد کریم همین معنا را در آیه ای دیگر با این بیان مطرح می نماید: ﴿قَالَ فَبِعِ اَلهُ عِبَادَكَ مِنْمُ الْخَلُصِینَ ﴾. از مقایسهٔ با این بیان مطرح می نماید: ﴿قَالَ فَبِعِ رَاكُ لاَنْحُونِ أَنْمُ مُ اَلْکُونِ اَنْ مُ مُ اَلْکُونِ اَنْهُ مُ اَلْکُونِ اَنْهُ مُ اَلْکُونِ اَنْهُ مُ الله می شود.

ذكر اين نكته نيز خالى از لطف نيست كه قرآن كريم موسى التَّالِيْ را از عباد مخلص خدا مى نامد: ﴿وَاذْكُرُ فِى الْكِتَابِمُوسَى إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصًا وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًّا ﴾ (مريم/ ۵۱).

#### ب) یاداشها و آثار شکر نعمت



#### ١. اجر شاكران همانند صابران

١. امام صادق إليَّالاً به نقل از رسول خدا عَلَيْكُ فرمود:

«الطاعم الشاكر، له من الأجر كأجر الصائم المحتسب، والمعافّى الشاكر، له من الأجر كأجر المبتلى الصابر والمعطّى الشاكر، له من الأجر كأجر المحروم القانع» (حدیث ۱)؛ براى خورندهٔ شكرگزار، اجرى مانند اجر روزه دار خداجوست و براى تندرست شكرگزار، اجرى مانند اجر دردمند صابر است و براى عطابخش سپاس گزار، اجرى مانند اجر محروم قانع است.

۲. روایت دیگری شبیه این وجود دارد که شخصی از یکی از دو امام باقر یا صادق الیّا نقل می کند که فرمود:

المعافى الشاكر، له من الأجر ما للمبتلى الصابر، والمعطّى الشاكر، له من الأجر كالمحروم القانع (حديث ).

از اصطلاحات نزدیک به شکر، صبر است. بیشتر عرفا در نسبت بین شکر و صبر، به فضیلت شکر بر صبر رأی دادهاند. غزالی ضمن بررسی رابطهٔ این دو از جهات گوناگون، گاه به تساوی مقام صبر و شکر و گاه به برتری هر کدام بر دیگری رأی داده است. وی استدلال خود را دربارهٔ تساوی مقام صبر و شکر چنین بیان کرده است که وقتی محنت و بلایی به بنده میرسد، اگر بنده بر آن صبر کند در واقع شاکر است؛ زیرا در جهت تعظیم خداوند تعالی و فرمانبرداری او از جزع خودداری کرده و این عین شکر است. از سوی دیگر، اگر شاکر، نفس خود را به شکر وادارد و بر طاعت، صبر کند، در حقیقت صابر است. در نتیجه، صابر شاکر و شاکر صابر است (ر.ک: فیض کشانی، ۱۳۷۶: ۲۳۷/۱۷).

طاعم به کسی گویند که میخورد و مینوشد؛ چنان که خداوند میفرماید: ﴿وَمَنَ لَمُ يَطُعَمُهُ ﴾ (بقره/ ۲۴۹) و محتسب به کسی گویند که عملش را خالصانه و برای خدا انجام دهد. کلمهٔ معطی (داده شده) در روایت اسم مفعول است و محروم کسی است که خدا یا خلق بخشش خود را از او دریغ دارند و قانع کسی است که به آنچه خداوند

به او عطا فرموده راضی باشد (مجلسی، ۱۴۰۴: ۱۴۶/۸).

روایت می گوید آن کس که روزه ندارد اما بر آنچه تناول می کند شکرگزار است، اجری همپایهٔ روزه داران بااخلاص دارد و نیز آن کس که از بلا رها باشد اما بر عافیتی که در آن است شاکر باشد اجری همپایهٔ مبتلای صابر دارد و آن کس که متمکن و بهره مند از فضل الهی است و شکر آنچه را که به او ارزانی شده به جا می آورد اجرش همچون فقیری است که بر ناداری خویش شکوا نکند و راه قناعت در پیش گیرد. در یک کلام اجر شاکر، کم از اجر صابر نیست.

قرآن نه تنها این مطلب را تأیید می کند بلکه پرده از چرایی آن نیز برمی دارد. قرآن کریم منشأ این دو خصلت نیک را عبودیت و بندگی خدا معرفی می کند. بندگان خداوند بر نعمت شاکر و بر ابتلا صابرند. خداوند در قرآن کریم عباد خویش را با صفت صبر ستوده است: ﴿وَعِبَادُالرَّمْنِ الَّذِینَ یَمُشُونَ عَلَی الْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجُاهِلُونَ قَالُوا سَلَامًا \*... \* أُولُئِكَ یُجُرُونَ النُرُفَةَ بِاَصَبُرُوا وَیُلَقُونَ فِیهَا حَیِّقً وَسَلامًا ﴾ (فرقان/ ۶۳ و ۷۵). با توجه به آنچه در ابتدای کلام آوردیم حقیقت شکر نیز طاعت و بندگی خداست. بلکه شکر، صبر بر اطاعت خداست.

خداوند در چند آیه از قرآن کریم، صبر و شکر را قرین یکدیگر ساخته، می فرماید: 

﴿ این قِی ذَلِكَ لَآیَاتٍ لِکُلِّ صَبَّارٍ شَکُورِ ﴿ (ابراهیم / ۵: لقمان / ۲۱؛ سبأ / ۲۹: شوری / ۳۳). نیز قرآن کریم در آیات سورهٔ ص داستان آیوب این لِ را که در صبر استعارهٔ شاعران است، با داستان سلیمان این که احدی در بهره مندی از نعمتهای الهی بر وی پیشی نجسته است قرین می نماید و هر دو را همپایهٔ هم می ستاید. خداوند سلیمان این ایوب را شایسته خویش می خواند: ﴿ وَوَهَبْنَالِدَاوُودَ سُلْیَانَ نِعْمَ الْعَبْدُ إِنّهُ أَوّابُ ﴾ (ص / ۲۰) و نیز ایوب را این گونه می ستاید: ﴿ إِنّا وَجَدْنَاهُ صَابِرًا نِعْمَ الْعَبْدُ إِنّهُ أَوّابُ ﴾ (ص / ۲۰) و پس از آن عاقبتی نیکو برای همهٔ آنان بیان می دارد: ﴿ هَذَا ذِکُرُ وَإِنّ لِلْمُتّقِینَ کُسُنَ مَآبٍ \* جَنّاتِ عَدُنٍ مُفَتَّعَهُ لَمُهُمُ الْاَبُولِ \* به این ترتیب شاکران را همچون صابران گرامی می دارد.



#### ۲. شكر موجب بقا و افزوني نعمت و كفر موجب زوال آن

١. رسول خدا عَلَيْكُ فرمود:

«ما فتح الله على عبد بابَ شكر فخزن عنه باب الزيادة» (حديث ٢)؛ خداوند بر بندهاى درى از شكر نگشايد كه درى از فزونى را بر او بندد.

در این روایت، شکرگزاری سبب فزونی نعمت دانسته شده و به طور مطلق میان شکر و افزایش نعمت، ملازمه برقرار شده است. خداوند در قرآن کریم به طور قاطع مزید نعمت را با شکر قرین ساخته، می فرماید: ﴿وَإِذْتَأَذَّنَ رَبُّكُم لَئِنَ شَكَرَ ثُم لَاّزِیدَنَّكُم وَلَئِنَ مَكُونُم إِنَّ عَذَابِی لَشَدِید فر ابراهیم / ۷) و هیچ استثنایی نزده است، در حالی که برای پنج چیز استثنا قائل شده و آنها را منوط به خواستش دانسته است: دادن توانگری، اجابت دعا، روزی، آمرزش و توبه، و فرموده است: ﴿فَسَوْنَ يُغْنِيكُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِه إِنْ شَاءَ ﴾ (توبه / ۲۸)؛ ﴿فَيَكُشُونَ اللهُ مِنْ فَضْلِه إِنْ شَاءَ ﴾ (توبه / ۲۸)؛ ﴿فَیَكُشُونَ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ ﴾ (توبه / ۲۸)؛ ﴿وَيَغُونُ مَادُونَ ذَلِكَ

#### ٢. از امام صادق السيالا روايت است كه فرمود:

«مکتوب فی التوراة اشکُر من أنعَمَ علیك وأنعِمْ علی من شكرك فإنّه لا زوال للنعماء إذا شُكِرَت ولا بقاء لها إذا كُفَرَت. الشكر زیادة فی النعم وأمان من الغِیَر» (حدیث ۳)؛ در تورات نوشته شده است: شكرگزاری كن از كسی كه به تو نعمت داد و نعمت بخش بر هر كه تو را شكر گزارد؛ زیرا با سپاس گزاری نعمتها نابود نگردد و با ناسپاسی پایدار نماند. سپاس گزاری مایهٔ افزایش نعمت و ایمنی از دگرگونی است.

«غِير» در اين روايت به معناى دگرگونى احوال و تغيير از خوبى به بدى است (مجلسى، ۱۴۰۴: ۱۴۷۸). افزون بر آيه پيشين، حكايت قرآن از اقوامى كه كفران نعمت كردند شاهد اين روايت است: ﴿وَضَرَبَاللهُ مَثَلًا قَرْيَهُ كَانَتُ آمِنَةً مُطْمَئِنَّةً يَّاتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِنْ كُلً كردند شاهد اين روايت است: ﴿وَضَرَبَاللهُ مَثَلًا قَرْيَهُ كَانَتُ آمِنَةً مُطْمَئِنَّةً يَّاتِيهَا رِزْقُهَا اللهُ لِكِاسَ الجُوعِ وَالْخُونِ مِكَانُو اَيَمُنَعُونَ ﴿ (نحل/ ۱۸۲). قرآن در آياتى مَكَانٍ فَكَوْرَ تَبِأَنْعُمِ اللهِ فَأَذَاقَهَا اللهُ لِكِاسَ الجُوعِ وَالْخُوفِ مِكَاكَانُو ايَمُنْعُونَ ﴾ (نحل/ ۱۸۲). قرآن در آياتى ديگر از قوم سبا حكايت مى كند كه با كفران نعمت، موجب تغيير و تبديل نعمت خدا شدند: ﴿لَقَدُكُانَ لِسَبَإِ فِي مَسْكَنِمُ آيَةٌ جَنَتَانِ عَنْ يَمِينٍ وَشِمَالُ كُلُوا مِنْ رِزْقِ رَبَّكُمُ وَاشُكُرُوا لَهُ بَلُقُ طُيْبَةً وَرَبُّ شَيْلًا الْعُرِمِ وَبَدَّ لُنَاهُمُ مِجَنَّتَ يُمِ مَتَتَيْنِ ذَوَاتَى أُنُ كُلُوا وَقَلَ أُنْ مَلْكُرُوا وَهَلَ نُجَازِى إِلَّا الْحَوْمُ وَابَا اللهُ مِنْ مِنْ يَرْوَلُهُ وَاللهُ مَلِكُوا وَهَلَ نُجَازِى إِلَّا الْصَفُورَ ﴾ (سبأ / ۱۵–۱۷). همچنين در بخش آغازين قِلْلٍ \*ذَلِكَ جَزَيْنَاهُمُ مِكَاكَفُرُوا وَهَلَ نُجَازِى إِلَّا الْصَفُورَ ﴾ (سبأ / ۱۵–۱۷). همچنين در بخش آغازين



این روایت آمده است: «کسی که به تو نعمت داد سپاسش گزار و به کسی که از تو سپاس گزاری کرد نعمتش ده»؛ چنان که خداوند می فرماید: ﴿هَلُ جَزَاءُ الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانَ ﴾ (رحمن / ۶۰). شواهد دیگر در بخش شکر گزاری با تشکر از دیگران خواهد آمد. عبیدالله بن ولید می گوید: شنیدم از امام صادق البَّلا که فرمود:



«ثلاث لا یضر معهن شیء: الدعاء عند الکرب والاستغفار عند الذنب والشکر عند النعمة» (حدیث ۷)؛ سه چیز است که با وجود آنها چیزی زیان نرساند: دعا هنگام گزفتاری و آمرزشخواهی هنگام گناه و سپاس گزاری هنگام نعمت.

در این روایت شریف آمده است که دعا به هنگام گرفتاری و بلا چاره ساز است. مستجاب شدن دعای ایوب این و رفع گرفتاری او یکی از شواهد قرآنی برای این مطلب است: ﴿وَأَنُّوبَ إِذْنَادَی رَبَّهُ أَنِّی مَشَنِی الضُّرُ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِینَ \*فَاسُجَبَنَالَهُ فَصَشَفْنَامَا بِهِ مِنْ ضُرِّ مطلب است: ﴿وَأَنُّوبَ إِذْنَادَی رَبَّهُ أَنِّی مَشَنِی الضُّرُ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِینَ \*فَاسُجَبَنَالَهُ فَصَشَفْنَامَا بِهِ مِنْ ضُرِّ الستغفار و آتَینَاهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُمُ مَعَهُمُ رَحَمَ قَمِن عِنْدِنَا وَذِکْرَی لِلْعَابِدِینَ ﴾ (انبیاء / ۸۳ ـ ۸۴ ـ ۸ همچنین استغفار راهگشای معصیت کاران معرفی شده است؛ چنان که قرآن می فرماید: ﴿وَلَوَأَنَّهُمُ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاؤُوكَ فَاسْتَغْفَرُ وَاللّهُ وَاسْتَغْفَرُ وَاللّهُ وَاللّهُ تَوَابًا رَحِیا ﴾ (نساء / ۶۴). شواهد قرآنی فراز پایانی این روایت را در ذیل روایت پیشین بیان کردیم.

### ۳. شاکر دچار استدراج نمی شود

عمر بن یزید گوید که به امام صادق التی عرض کردم: من از خداوند التی مال خواستم به من روزی کرد. از او خواستم خانهای به من روزی کرد. از او خواستم خانهای به من داد. از آن می ترسم که این امور استدراج باشد. امام فرمود:

«أما والله مع الحمد فلا» (حدیث ۱۷)؛ به خدا با سپاس گزاری استدراج نیست.

استدراج آن است که خداوند با تجدید نعمت بر بندهٔ گنهکار استغفار را از یاد او ببرد (طریحی، ۱۳۷۵: ۲۹۸/۲). بر اساس این روایت شریف، زیادت نعمت برای بندهٔ شاکر از باب استدراج نیست؛ بلکه نتیجهٔ شکر است: ﴿لَئِن شَکَرُ ثُمُ لَأَزِیدَنَّكُمْ ﴿ (ابراهیم / ۷) و استدراج برای کافران است: ﴿وَالَّذِینَ كَنَّ بُوابِآیَاتِنَاسَنَسْتَدُرِجُهُمْ مِنْ حَیْثُ لَا یَعْلَمُونَ ﴾ (اعراف / ۱۸۲) و نیز می فرماید: ﴿فَلَمَّالْشُوامَاذُكِّ وابِهِ فَعَتَاعَلَیْمِ مَ أَبْوَابَکُلِّ شَیْ وِ حَتَّ اِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَخَذُنَا هُمُ بَعْتَهُ فَإِذَا هُمُ مُنِلُسُونَ ﴾ (انعام / ۴۴).

#### ۴. بهشت بر شاکران واجب است

ابوبصير از امام صادق السالا چنين روايت مي كند:

((إنَّ الرجل منكم ليشرب الشربة من الماء فيوجب الله له بها الجنّة. ثمّ قال: إنّه ليأخذ الإناء فيضعه على فيه فيسمّى ثمّ يشرب فينحّيه وهو يشتهيه فيحمد الله ثمّ يعود فيشرب ثمّ ينحّيه فيحمد الله فيوجب الله عزّ وجلّ بها له الجنّة) (حديث ١٤)؛ مردى از شما شربتى آب مىنوشد و خدا به سبب آن بهشت را برايش واجب مىكند. امام سپس فرمود: او ظرف را بر دهانش مىگذارد و نام خدا مىبرد و آنگاه مىآشامد. سپس با آنكه هنوز ميل دارد آب را كنار مىبرد و حمد خدا را بر زبان جارى مىسازد، آنگاه دو باره مىنوشد. باز آن را كنار مىنهد و حمد خدا مى گويد، سپس برمى گردد و مىآشامد. باز بار ديگر دور مىبرد و حمد خدا مى كند.

آب از نعمتهای بزرگ الهی است که کموبیش همه جا در دسترس است و چهبسا انسان با غفلت از آن بگذرد. خداوند با یادآوری این نعمت، انسان را بر ناسپاسی بر آن مذمت می کند: ﴿أَفَرَأَيْمُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّ

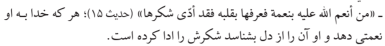
## ج) راههای شکرگزاری

در این گروه، نُه دسته جای می گیرند که مراتب آنها به ترتیب از شکر قلبی تـا زبـانی و عملی آمدهاند:



#### ۱. شکرگزاری با شناخت نعمت

#### ١. امام صادق التِالا فرمود:



- «ما أنعم الله على عبد من نعمة فعرفها بقلبه وحمد الله ظاهرًا بلسانه فتم كلامه حتّى يؤمرَ له بالمزيد» (حديث ٩)؛ خدا نعمتى به بندهاى نداد كه از صميم قلب آن را بشناسد و در ظاهر با زبانش خدا را ستايش كند و سخنش تمام شود، جز آنكه برايش به فزونى امر شود.

یکی از مراتب شکر نعمت آن است که انسان ولی نعمت خویش را بشناسد و بداند که نعمتی که به او اعطا شده از سوی خداوند است و به این امر اعتراف و اقرار داشته باشد؛ چه ﴿وَمَا بِكُم مِنْ نِعْمَةٍ فَمِزَ اللهِ ﴾ (نحل/ ۵۳)، در مقابل این امر که نعمتهای الهی را تکذیب کند و از خود پندارد: ﴿فَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ ضُرُّ دَعَانَا ثُمَّ إِذَا خَوَلُنَاهُ نِعْمَةً مِنَّا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْم بَلُ هِی فِتْنَةً وَلَكِنَ أَکُ وَکُمُ لَا یَعَلَمُونَ ﴾ (زمر/ ۴۹).

شناخت نعمت به آن است که شخص ارزش نعمت را بشناسد و آن را از سوی خداوند بداند. آنچه در روایت نخست به صورت مطلق آمده است که صرف شناخت قلبی نعمت در شکر آن کفایت می کند، به ظاهر با آیات قرآن سازگار نیست، آنجا که می فرماید: ﴿ يَعُرِفُونَ نِعُمَةُ اللهِ ثُمَّ يُنُكُرُونَ اللهُ أَرْضَ مِن بَعُدِمَوْتِهَ اللَّهُ وُلَ اللهُ قُلِ الْحَمَدُ للهِ بَلُ أَكُمُ مُن نَزَل مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْیَا بِهِ الْأَرْضَ مِن بَعُدِمَوْتِهَ اللَّهُ وُلُنَ اللهُ قُلِ الْحَمَدُ للهِ بَلُ أَكُمُ مُن نَزَل مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْیَا بِهِ الْأَرْضَ مِن بَعُدِمَوْتِهَ اللَّهُ وُلُنَ اللهُ قُلِ الْحَمَدُ للهِ بَل أَكُم مُن نَزَل مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْیَا بِهِ الْأَرْضَ مِن بَعُدِمَوْتِهَ اللَّهُ وُلُنَّ اللهُ قُل الْحَمَدُ للهِ بَل أَكُم مُن نَزَل مِن السَّمَاءُ مَاءً فَأَحْیَا بِهِ اللهٔ وَلَیْنَ سَالَمُ مُن مَن خَلق السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَیْقُولُنَّ اللهُ قُلِ الْحَمَدُ لِلهِ بَل اللهُ قُل اللهُ قُل الْحَمَد اللهُ قُل اللهُ قُل اللهُ قُل الْحَمَد الله قُل اللهُ قُل الْحَمَد الله قَل اللهُ عَلَى عبد من نعمة فعرفها بقلبه وحمد الله ظاهرًا بلسانه ». معمد و ثنای زبانی ظاهر این روایت نشان از آن دارد که در کنار شناخت نعمت، حمد و ثنای زبانی بانی یوردگار نیز لازم است.

لیک دقت در آیات فوق نکات مهمی را به دست میدهد. آیهٔ نخست کسانی را یادآور می شود که بر خلاف شناخت قلبی خویش نعم الهی را انکار می کنند. دو آیهٔ



آخر کسانی را توصیف می کنند که پس از شناخت پروردگار منعم، به حق ثناگویی و حمد وی منتقل نمی شوند و این ملازمه را درک نمی کنند. خداوند در این آیات، کافران را بنا بر اقرار خودشان ملزم به آن می کند که کسی که آسمان و زمین را آفرید خداوند است پس تنها حمد و سیاس برای او واجب است و نباید دیگری را در عبادت با او شریک کرد و بیان می کند که بیشتر آنها نمی دانند که آنچه گفته شد بر ایشان لازم است (طبرسی، ۱۳۷۲: ۳-۲۸۳/۴). جای جای قرآن این ملازمه را یادآور می شود: ﴿ أَكْمَدُ بِتَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَيِّهِمَ يَعُدلُونَ ﴾ (انعام / ١). یس آیات فوق مخالفتی با روایت مورد نظر ندارند؛ چرا که حال کسانی را توصیف مي كنند كه با وجود شناخت نعمت به حق شكر و سياس منعم يي نمي برند بلكه نعمت را انكار مي كنند، اما روايت حال كساني است كه حمد خداوند را براي آن نعمت بر خود لازم میدانند. روایات دیگری نیز در منابع شیعه وجود دارد که این معنا را تقویت مي کند:

ـ من أنعم الله عليه نعمةً فعرفها بقلبه وعلم أنّ المنعم عليه الله فقد أدّى شكرها وإن لم يحرّك لسانه (ابن شعبه حرّانی، ۱۳۶۳: ۳۶۹).

- إذا أنعم الله على عبد نعمةً فعلم أنّها من الله فقد أدّى شكرها من قبل أن يحمده (طبرسی نوری، ۱۴۰۸: ۳۱۵/۱).

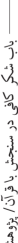
بخش یایانی این دو روایت گواه این حقیقت است که شخص پس از شناخت نعمت قصد حمد و ستایش پروردگار را دارد.

### ۲. شکرگزاری با حمد خدا

١. على بن ابراهيم با سلسله سند از عمر بن يزيد روايت كرده است كه گفت: شنيدم امام صادق التِبالإ مى فرمود:

«شُكر كلّ نعمة وإن عظمت أن تحمدَ الله عزّ وجلّ عليها» (حديث ١١)؛ شكر هر نعمتی گرچه بزرگ باشد، آن است که خداوند کال را بر آن حمد و سیاس گویی.

٢. صفوان جمال مي گويد: امام صادق التَّالِدِ به من فرمود: «ما أنعم الله على عبد بنعمة \_صغُرتْ أو كبُرتْ\_ فقـال: "الحمـد لله" إلَّا أدّى شكرها»



(حدیث ۱۴)؛ خدا هر نعمتی به بنده ای دهد، کوچک یا بزرگ و آن بنده الحمدلله بگوید، شکرش را ادا کرده است.



۳. حماد بن عثمان می گوید: امام صادق النا از مسجد بیرون آمد. دید مرکبش گم شده است فرمود: «لئن ردّها الله علی ً لأشکرن الله حق شکره»؛ اگر خدا آن را به من برگرداند، حق شکرش را ادا کنم. چیزی نگذشت که مرکب را آوردند. امام فرمود: «الحمد لله». شخصی عرض کرد: قربانت مگر نفرمودی که حق شکر خدا را می گزارم؟ آن حضرت النا فرمود: «ألم تسمعنی قلت: الحمد لله» (حدیث ۱۸)؛ مگر نشندی که الحمد لله گفته؟

در این روایات، حمد و ستایش خداوند راهی برای شکرگزاری بیان شده است. در روابط میان انسانها، زبان ساده ترین و بهترین و سیله برای اظهار سپاس در برابر لطف دیگران است. تشکر عملی زحمت بیشتری دارد، اما بسیار اتفاق می افتد که صاحب نعمت نیازمند آن نیست و همان تشکر زبانی برای او گواراتر است. قرآن کریم با حمد پروردگار آغاز می شود؛ پروردگاری که رحمان و رحیم است و نعمتهای بی شمارش را بر بندگان ارزانی داشته است. گرچه خدا از حمد بندگان نیز بی نیاز است، این حمد و سپاس بهترین و پرکاربردترین ابزار برای سپاس گزاری از او می تواند باشد. نماز که برترین عبادت دینی است پر از تحمید و تسبیح خداوند است.

آیات فراوان دیگری در قرآن کریم وجود دارد که بندگان را به حمد و ستایش خداوند در مقابل نعمتهایش دعوت مینماید: ﴿إِذَاجَاءَ ضَرُاللّٰهِ وَالْفَتُحُ \* وَرَأَیْتَ النَّاسَ یَدُخُلُونَ فِی دِینِ اللهِ اَفْوَاجًا \* فَسَجْ بِحَمَد رَبِّكَ ﴾ (نصر/ ۱-۳). بهشتیان در شکرگزاریِ حضورشان در بهشت از واژهٔ حمد استفاده می کنند: ﴿وَقَالُوا الْحَمَدُ لِلهِ الَّذِی هَدَانَا لِمُذَا وَمَا كُنَّا لِهُهَ یَدِی لَولاً أَنْ هَدَانَا الله ﴾ (اعراف / ۴۳). این گونه تعبیرات اعتراف به نعمتهای الهی جهت شکر آن است (طبرسی، (اعراف / ۴۶۹)).

#### ۳. شکرگزاری با تحمید خداوند و اعتراف به اینکه نعمتها از اوست

ابن ابی عمیر از اسماعیل بن فضل روایت کرده است که امام صادق الیالی فرمود:
 در هر صبح و شام که درآیی، ده بار بگو: «اللهم ما أصبحت بی من نعمة أو عافیة فی

دين أو دنيا، فمنك وحدك لا شريك لك. لك الحمد ولك الشكر بها عليّ يا ربّ حتّى ترضى وبعد الرضا» (حديث ٢٨)؛ بارخدايا! هر نعمت و يا عافيتي كه نسبت به دين يا دنیا در این صبح دارم از جانب توست. تو یکتایی و شریک نداری. یروردگارا! از جهت نعمتی که به من دادی حمد و شکر تو را، تا آنگاه که خشنود شـوی و پـس از خشنودي.

امام سيس فرمود:

تو اگر چنین گویی، شکر نعمت خدا را بر خود در آن روز و آن شب ادا کرده باشی.

به حسب ظاهر هنگام شام به جای «ما أصبحَتْ بی من نعمة»، «ما أمسَتْ بی من نعمة) خوانده مي شود.

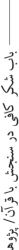
۲. در حدیث دیگری که پس از این حدیث قرار گرفته است ابن ابیعمیر از حفص بن بَختَرى روايت كرده است كه امام صادق التَّالِإ فرمود:

«كان نوح عليا يقول ذلك إذا أصبح. فسُمّى بذلك عبدًا شكورًا»؛ نوح هر بامداد اين را می گفت و به آن سبب بود که بندهٔ بسیار شاکر نامیده شد.

نيز امام به نقل از رسول خداصاً الله فرمود:

«من صدق الله نجا» (حديث ٢٩)؛ هر كه با خدا راست گفت نجات يافت.

چنان که در مورد پیشین آمد حمد الهی یکی از راههای شکرگزاری است که در این حدیث شریف در قالب ذکری جامع ارائه شده که مشتمل بر اعتراف به خاستگاه الهي نعمتها و تسبيح و تحميد خداوندگار است. همهٔ فرازهاي اين دعاي شريف در آیات قرآن هو پداست. در فراز اول دعایی که حضرت توصیه نمود، این آیه از قرآن نمايان است: ﴿وَمَا بَكُمِمِنُ نِعُمَةٍ فَمِزَ اللَّهِ...﴾ (نحل/ ٥٣) و نيـز فـراز بعـدى، شـكر خداونـد را موجب خشنودي او دانسته، چنان كه قرآن مي فرمايد: ﴿...وَإِنْ تَشَكُرُوا يَرُضَهُ لَكُمُ...﴾ (زمر/٧) و اما اینکه امام فرمود: «هر صبح و شام این دعا را بخوان»، برگرفته از این آیات قرآن است: ﴿فُسُجًانَ اللهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ \* وَلَهُ الْحَمَدُ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْض وَعَشِّيًا وَحِينَ تُظهرُونَ ﴾ (روم/ ۱۷-۸۷). «آیه در مقام ارشاد به تسبیح و تنزیه به ساحت کبریایی است، از نظر سیاس گزاری نعمتهایی که دربارهٔ اهل ایمان مبذول داشته و آنان را از بیگانگان جدا



نموده و امتیاز ذاتی آنان را به ظهور رسانیده و به قرینهٔ خطاب، آیه مبنی بر ارشاد به تسبیح و حمد پروردگار است که در اوقات نامبرده، اهل ایمان بدان قیام نماید» (حسینی همدانی، ۱۴۰۴: ۳۹۵/۱۲ دلیل آنکه خداوند برای تسبیح، زمانهای مذکور را یاد کرده، آن است که آنها اوقات تجدید نعمت الهی هستند و در آن زمانها نعمتها یادآوری می گردند (طبرسی، ۱۳۷۲: ۴۶۸/۸).

نيز خداوند خطاب به پيامبرش مى فرمايد: ﴿فَاصْبِرَعَلَى مَايَقُولُونَ وَسَجِّ بِحَمْدِرَبِّكَ قَبَلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهِا وَمِنَ آنَاءِ اللَّيْلِ فَسَجِّ وَأَطُرَافَ النَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَى ﴾ (طه/ ١٣٠). در آن دعاى شريف نيز آنجا كه از خدا نفى شريك مى كرد تسبيح و تنزيه بود.

نکتهٔ شایان توجه اینکه در حدیث، دو زمان صبح و شام مطرح شده است، اما آیات کریمه، پارهای دیگر از زمانها مانند هنگام ظهر را نیز مطرح می کنند. این مطلب موجب تفاوت آیات با حدیث نمی شود؛ چون دو زمان صبح و شام فصل الخطاب دیگر زمانهاست و در حدیث نیز به عنوان حداقلی به این دو زمان اکتفا شده و هر کس در آنها حمد و تسبیح پروردگار را گوید، فاصلهٔ میان آن دو زمان را نیز تحت پوشش قرار می دهد. شاهد آنکه در آیات یادشده نیز نخست به این دو زمان اشاره شده و به عنوان پایه قرار گرفته است و در آیهٔ دوم که خطاب به پیامبر است به دلیل اشتیاق آن حضرت به ذکر پروردگار، زمانهای بیشتری پیشنهاد شده است.

همان گونه که در روایت اشاره شد، قرآن حضرت نوح الیا را بندهٔ شکور خداوند می نامد: ﴿ فُرِّیَّةَ مَنْ مَلْنَامَعَ نُوحٍ إِنَّهُ كَانَ عَبُدًا شَکُورًا ﴾ (اسراء / ۳). آیا قرآن تصدیق می کند که حضرت نوح هر صبح خدای را تسبیح می کرده است؟ پاسخ این مطلب مثبت است و می توان آن را از قرآن استخراج کرد. آن گونه که در سورهٔ طه آمد، خداوند به پیامبر اسلام امر به تسبیح پروردگار را در این زمانها داده است و قرآن پیامبر را راهرو دیگر پیامبران و از جمله نوح میخواند و در وحی و دین و مانند آن، اشتراکاتشان را یاد می کند: ﴿ إِنَّا أَوْحَیْنَا إِلَیْكُ کَمَا أَوْحَیْنَا إِلَیْكُ وَوَاللَّبِیْنَ مِنْ بَعْرِی ﴾ (نساء / ۱۶۳)؛ ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ اللَّبِیْنَ مَنْ اللَّبِینِ مَاوَتَی بِدِنُوحًا وَالَّذِی أَوْحَیْنَا إِلَیْكَ ﴿ وَاحْزَابِ / ۷)؛ ﴿ شَرَعَ لَکُمْ مِنَ الدِّینِ مَاوَتَی بِدِنُوحًا وَالَّذِی أَوْحَیْنَا إِلَیْكَ ﴿ (احزاب / ۷)؛ ﴿ شَرَعَ لَکُمْ مِنَ الدِّینِ مَاوَتَی بِدِنُوحًا وَالَّذِی أَوْحَیْنَا إِلَیْكَ ﴿ (احزاب / ۷)؛ ﴿ شَرَعَ لَکُمْ مِنَ الدِّینِ مَاوَتَی بِدِنُوحًا وَالَّذِی أَوْحَیْنَا إِلَیْكَ ﴿ (احزاب / ۷)؛ ﴿ شَرَعَ لَکُمْ مِنَ الدِّینِ مَاوَتَی بِدِنُوحًا وَالَّذِی أَوْحَیْنَا إِلَیْكَ ﴾ (شوری / ۲۵).

در پایان روایت نیز آمده است «من صدق الله نجا» که با توجه به اینکه بعـد از ذکـر

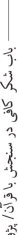


نام نوح آمده است اشاره به اين آية شريفه دارد: ﴿وَنُوحًاإِذْنَادَى مِنْ قَبَلُ فَاسْتَجَبْنَالَهُ فَنَجَّنِنَاهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ ﴿ (انبياء / ٧٤). البته اين قانون جاودان الهي است كه صادقان را نجات مى بخشد. خداوند در قرآن، صادقان را از جملهٔ متّقين دانسته است: ﴿وَالَّذِي جَاءَ بالصِّدُق وَصَدَّقَ بِهِ أُولَئِكَ هُمُ الْتَقُونَ ﴾ (زمر/ ٣٣). آنگاه متقين را اهل نجات دانسته است: ﴿وَأَنْجَيْنَاالَّذِينَ آمَنُواوَكَانُوايَّقُونَ﴾ (نمل/ ۵۳). بنابراين به شهادت قرآن، كسى كه از در صدق با خداوند درآید به متقین پیوسته است و کسی که در زمرهٔ متقین قرار گیرد از نجاتیافتگان است چنان که نوح و پیروانش نجات یافتند. در الوافی «صدّق» با تشدید آمده و علت آن چنین توضیح داده شده است که شاید امام النالا در آخر حدیث اشاره دارد به اینکه این كلمات تصديق خداوند سبحان هستند، آنجا كه خودش را به اين صفات توصيف كرده است و گواهی بر توحیدش می دهد (فیض کاشانی، ۱۴۰۶: ۳۵۲/۴). با این وجه و توضیح، آيه اى ديگر بر شواهد حديث افزوده مىشود: ﴿شَهِدَاللهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَوَالْمُلاَئِكَةُ وَأُولُواالُعِلْم قَائِمًا بِالْقِسُطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ (آل عمران/ ١٨). بر توضيح فيض مى توان اين نكته را افزود که این کلمات همین گونه تصدیق خداوند سبحان است آنجا که تمام نعمتها را از خود مىداند.

## ۴. شکرگزاری با تسبیح و تحمید و ادای حق مال

١. ابوبصير مي گويد: به امام صادق المبالا عرض كردم: آيا براي شكر حدّى است كه چون بنده انجام دهد. شاکر محسوب شود؟ فرمود: آری. عرض کردم: کدام است؟ فرمود: «يحمد الله على كلّ نعمة عليه في أهل ومال وإن كان فيما أنعم عليه في ماله حقّ أدّاه» (خدا را بر هر نعمتي كه نسبت به خانواده و مال او داده سپاس مي گويـد و اگر حقى در آن اموال هست بيردازد) و از اين باب است فرمودهٔ خداوند: ﴿سُجُانَ الَّذِي سَخَّرَلْنَاهَذَاوَمَاكُنَّالَهُمُقُرنينَ. نيز از اين باب است فرمودهٔ خداوند متعال: ﴿رَبِّ أَنْزَلُا مُبَارَكًا وَأَنْتَ خَيْرُ الْمُنْزِلِينَ ﴾ و ﴿رَبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجُنِي مُخْرَجَ صِدْقِ وَاجْعَلْ لِي مِنْ لَدُنْكَ سُلْطَانًا نَصم اله (حديث ١٢).

چنان که گذشت، بر اساس آیات قرآن، شکر خداوند در سایهٔ بندگی محقق می شود و شکر هر نعمت، به کارگیری آن در جهت بندگی خداست. روش این امر در اموال، با



پرداخت حقوق آن محقق می شود. در ادامهٔ این روایت، سه آیه از قرآن به عنوان نمونه هایی از شکر خداوند بیان شده است. به تعبیر فیض کاشانی، حقی که هنگام سوار شدن، در برابر نعمت الهی لازم است ادا شود، آن است که هنگام سوار شدن بر کشتی یا مرکبی که خداوند انعام کرده، آن سخنی گفته شود که خداوند سبحان برای آموزش و ارشاد بندگان بیان فرموده است: ﴿وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْفُلُكِ وَالْأَنْعَامِ مَا تَرَكَبُونَ \*لِتَسْتَوُوا عَلَى خُهُورِهِ ثُمَّ تَذَکُرُوانِعُمَةً رَبَّمُ إِذَا اسْتَوَیْتُم عَلَیْهِ وَتَقُولُوا سُبُعَانَ الَّذِی سَعَّرَ لَنَاهَ اَلَهُ مُقَرِنِینَ ﴾ (زخرف/ ۲۱–۱۲) و هنگام فرود آمدن از آن دو بگوید: ﴿رَبِّ أَنْزِلُنِی... ﴾ و هنگام ورود به منزل یا

خانه بگوید: ﴿رَبُّأَدْخِلْنِی...﴾ (۱۴۰۶: ۱۴۰۴).

دلالت آیهٔ نخست بر شکر خداوند آشکار است. آیهٔ دوم بهتر است همراه آیهٔ قبلش بیان شود: ﴿فَإِذَااسْتَوَیْتَ أَنْتَوَمَنُ مَعَكَ عَلَى الفُلْكِ فَقُلِ الْحَمْدُ لِلْهِ الَّذِی نَجَّانَامِنَ الْقَوْمِ الطَّالِینَ \*وَقُلُ رَبِّ بیان شود: ﴿فَإِذَااسْتَوَیْتَ أَنْتَوَمَنُ مَعَكَ عَلَى الفُلْكِ فَقُلِ الْحَمْدُ لِلْهِ الَّذِی نَجَّانَامِنَ الْقَوْمِ الطَّالِینَ \*وَقُلُ رَبِّ الْفَیٰ الْفَلْکِ فَقُلِ الْحَمْدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ بِیشُ از آن شکرگزاری خداوند دانسته شده است دعا و درخواست است و با انضمام آیهٔ پیش از آن دلالتش بر شکرگزاری خداوند آشکارتر است. همچنین است آیهٔ سومی که در روایت به آن اشاره شده است: ﴿وَمِنَ اللَّیلِ فَتَلَخِّدُ بِدِ اَوْلَاتُ اللَّهُ عَلَى اَنْ یَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحُمُودًا \*وَقُلُ رَبُّ بَهُ اللَّهُ لِلْ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ عاد اللهُ عاد اللهُ ا

## ۵. شکرگزاری با بیان نعمت

فضل بقباق گوید: از امام صادق علیه در مورد سخن خداوند: ﴿وَأَمَّا بِنِعَمَةِرَبِّكَ فَحَدَّثُ﴾ پرسیدم. فرمود:

«الذى أنعم عليك بما فضّلك وأعطاك وأحسن إليك»؛ آن كس كه به تو نعمت عنايت كرد با برترى و فضلى كه به تو داد و عطايى كه به تو بخشيد و احسانى كه به تو كرد.



#### سپس امام فرمود:

«فُحدَّثَ بدینه وما أعطاه الله وما أنعم به علیه» (حدیث ۵)؛ پیامبر نیز دین خداوند و آنچه را که به او عطا فرمود و آن نعمتهایی را که به او ارزانی داشت، باز گفت.

خداوند در حدود ۱۵ آیه از قرآن، مردم را به یادآوری نعمتهایش فرا میخواند؛ مانند: ﴿وَاذَكُرُوانِعْمَةَ اللهِ عَلَیْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَیْكُمْ مِنَ الْکِتَابِ وَالْحِکَمَةِ یَعِظُكُمْ بِهِ ﴿ (بقره/ ۲۳۱). البته نعمتهایی که در این آیات امر به یادآوری آنها شده است، نوعاً نعمتهایی بزرگ و الطافی ویژه از سنخ معنوی هستند (ر.ک: زین و سالم، ۱۴۱۷: ۱۴۴۸). ذکر یاد کردن است؛ چه با زبان باشد یا با قلب و یا هر دو و چه پس از فراموشی باشد یا ادامهٔ حفظ پیشین (راغب اصفهانی، بیتا: ۱۷۷۹؛ ابن منظور، ۱۴۱۴: ۳۰۸/۰).

آیه در متن حدیث خطاب به رسول اکرم الله است. امام صادق الله نعمت بخشی خداوند به پیامبرش را با سه عنوان فضیلت، اعطا و احسان بیان نموده است. الفاظی که امام الله پیامبرش را با سه عنوان فضیلت، اعطا و احسان بیان نموده است. قرآن است. قرآن نیز نعمت خداوند بر پیامبرش را با همین سه تعبیر بیان می کند. فضل در قرآن به دو معنا به کار رفته است: ۱. برتری؛ ۲. عطیه و احسان و رحمت (قرشی، ۱۳۷۱: ۱۳۷۸). خداوند فضل خود بر پیامبرش را این گونه بیان می کند: ﴿ إِلَّا رَحْمَةُ مِنْ رَبِّكَ إِنَّ فَضُلَهُ كَانَ عَلَيْكَ كَبِيرًا ﴾ فضل خود بر پیامبرش را این گونه بیان می کند: ﴿ إِلَّا رَحْمَةُ مِنْ رَبِّكَ إِنَّ فَضُلَهُ كَانَ عَلَيْكَ كَبِيرًا ﴾ داسان است (همان). خداوند خطاب به پیامبرش می فرماید: ﴿ إِنَّا أَعْطَیْنَاكَ الْکَوْتُنَ ﴾ (کوثر/ ۱)؛ احسان به دو معناست: نعمت دادن به دیگری و دانستن دانشی نیکو یا انجام کرداری نیک (راغب اصفهانی، بیتا: ۱۱۹). در آیه کریمه و آخیسَ کَمَا أَحْسَنَ الله اِلْیَكَ ﴾ (قصص / ۷۷) معنای نخست لحاظ شده است.

در بخش پایانی روایت، دین به عنوان مصداق این نعمت در آیه دانسته شده است، چنان که قرآن کریم نیز اکمال دین را اتمام نعمت دانسته است: ﴿ٱلْيُومَ أَكُمَلُتُكُمُ لِعُمَقِى وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلاَمَ دِینًا﴾ (مائده/ ۳).

## شکرگزاری با عبادت



.(1.1/1:1777

آیندهٔ تو را آمرزیده است؟ فرمود: «یا عائشهٔ ألا أکون عبدًا شکورًا»؛ آیا بندهٔ شکوری نباشم؟! امام فرمود: رسول خدا الله وی انگشتهای پایش می ایستاد تا خدای سبحانه و تعالی نازل فرمود: ﴿طَهَ مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرُ آنَ لَتَشْقَى ﴾.

سخن عایشه به این آیه از قرآن اشاره دارد: ﴿لِیَغْفِرَلَكَ اللهُ مَاتَقَدَّمَ مِن ذَنبِكَ وَمَاتَأَخَّرَ وَيُحَمِّغُمَّهُ عَلَيْكَ وَيَهُ دِيكَ صِرَاطًا مُسَتَقِيمًا ﴾ (فتح/ ۲). شكور اسم مبالغهٔ شاكر است و كسى را گویند كه زیاد شكر می كند (سمعانی، ۱۳۶۸؛ ابن منظور، ۱۴۱۰: ۴۲۴/۴). در این روایت شریف پیامبر می كند (سمعانی، ۱۳۶۸؛ ابن منظور، ۱۴۱۰: ۴۲۴/۴). در این روایت شریف پیامبر می عبادت خویش را با مفهوم شكر پیوند داده است. «عبادت نوعی شكر و با عالی ترین درجهٔ خضوع و فروتنی توأم با عالی ترین مرتبهٔ تعظیم و بزرگداشت است و تنها در برابر نعمتهای اصلی چون آفرینش زندگی، مرتبهٔ تعظیم و بزرگداشت است. جز خدای بزرگ هیچ كس توانایی دادن این نعمتها را ندارد پس پرستش مخصوص اوست. برخی از ما سزاوار تشكر از سوی دیگران هستیم اما سزاوار پرستش دیگران نیستیم. اطاعت غیر خدا جایز است اما عبادتشان خیر » (طبرسی، سزاوار پرستش دیگران نیستیم. اطاعت غیر خدا جایز است اما عبادتشان خیر » (طبرسی،

همچنین می توان پیوند میان شکر و عبادت را در آیات قرآن مشاهده کرد: ﴿بَلِ اللهٔ فَعُبُدُ وَکُن مِنَ الشَّاکِرِینَ﴾ (زمر/ ۶۶). بر اساس آیات قرآن، شکرگزاری خداوند در بندگی متبلور است. پس نماز و عبادت که نشانهٔ بندگی خداوند است راه شکرگزاری نیز هست. آیاتی دیگر از قرآن نیز شاهد بر این روایت است: ﴿وَهُوَ الَّذِی جَعَلَ اللَّیلَ وَالنَّهَارَ خِلْفَةً لِمِنَ أَزَادَ أَنْ اَذَكُر اَ وَ مِنَادَ الرَّحُنِ... وَالَّذِینَ یَبِیتُونَ لِرَبِّمِ مُنِعَدًا وَقِیامًا﴾ (فرقان/ ۲۲–۶۴). از مقابلهٔ تذکر و شکر به دست می آید که مراد از تذکر، رجوع و یادآوری حقایقی است که در فطرت انسان نهفته است که همان ادلهٔ توحید باشد... و نیز به دست می آید که منظور از «شُکور» آن گفتار و کرداری است که ستایش خداوند بر نعمتهای زیبایی را برساند که ارزانی داشته است و این گفتار و کردار، به طور قهری بر عبادت و اعمال

ΔY

۱. شیعیان در توجیه ذنبی که در این آیهٔ شریفه به پیامبریکی نسبت داده شده است وجوهی را بیان داشته اند تا با مقام عصمت آن حضرت تعارضی نداشته باشد؛ اما اهل سنت اقوالی دیگر را بیان کرده اند که به کلی با شأن و جایگاه نبوت و عصمت بیگانه است (ر.ک: طیب، ۱۳۷۸: ۱۹۶/۱۲). همچنین روایتی از امام رضایا کی در تفسیر این آیه نقل شده است (ر.ک: بحرانی، ۱۴۱۶: ۸۳/۵).

صالح او منطبق مي شود (طباطبايي، ۱۴۱۷: ۲۳۶/۱۵). در ادامهٔ اين آيات شريفه، خداونـد شبزنده داران به عبادت را با وصف بندگی خویش ستوده است؛ بندگانی که شکرگزاری از خداوند را مقصد عبادت خویش قرار دادهاند. به این ترتیب پیوند کلام ييامبر عَلِيللًا با قرآن آشكار مي شود.

همچنین خداوند پیامبر کالله را در مقابل نعمتی که عطا فرموده به عبادت فرامي خواند: ﴿إِنَّا أَعُطَيْنَاكَ الْكَوْتَرِ \*فَصَلِّ لرَّبِّكَ وَانْحَرَ ﴾ (كوثر/ ٢-١). امر به نماز و قرباني جهت شکرگزاری در برابر آن نعمت عظیم است (طبرسی، ۱۳۷۲: ۹-۸۳۷/۱۰).

## ۷. شکرگزاری با سجده

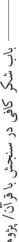
١. از امام صادق المبالد روايت شده است كه رسول خدا المالية در سفرى بر پشت شتر ره می سپرد. ناگاه پیاده شد و پنج بار سجده کرد. چون سوار شد، اصحاب عرض کردند: يا رسول الله! كارى كردى كه تا كنون نكرده بودى؟ فرمود:

«نعم. استقبلني جبرئيل إليالي فبشرني ببشارات من الله على فسجدتُ لله شكرًا؛ لكلِّم، بشرى سجدةً » (حديث ٢٢)؛ آرى. جبرئيل النَّالا پيشم آمد و از جانب خداوند كلُّك به من مژدههایی داد. من برای خدا سجدهٔ شکر کردم؛ برای هر مژده یک سجده.

#### ٢. يونس بن عمّار از امام صادق السلار روايت كرده است كه فرمود:

«إذا ذكر أحدكم نعمة الله على فليضع خدّه على التراب شكرًا لله. فإن كان راكبًا فلينزل فليضع خدّه على التراب وإن لم يكن يقدر على النزول للشهرة، فليضع خدّه على قربوسه. فإن لم يقدر، فليضع خدّه على كفّه ثمّ ليحمد الله على ما أنعم الله عليه» (حدیث ۲۵)؛ هر گاه یکی از شما نعمت خداوند علی را یاد آورد، به شکرانهٔ خدا باید گونه بر خاک گذارد و اگر سوار باشد پیاده شود و چهره روی خاک گذارد و اگر از بیم شهرت نتواند بیاده شود چهره روی کوههٔ زین گذارد و اگر نتواند، چهره بر کف دست گذارد، سیس خدا را بر نعمتی که به او بخشیده سیاس گوید.

٣. هشام بن احمر گويد: همراه حضرت ابوالحسن التالي اطراف مدينه سير مي كردم. ناگاه حضرت یای از مرکب خود پایین نهاد و به سجده افتاد و همچنان طول داد. سیس سر بلند کرد و سوار شد. من عرض کردم قربانت: طولانی سجده کردی؟ فرمود:



«إنّنى ذكرت نعمةً أنعم الله بها علىّ فأحببتُ أن أشكرَ ربّى» (حديث ٢٤)؛ به يـاد نعمتـى افتادم كه خدا به من عطا فرموده، پس دوست داشتم پروردگارم را شكر گزارم.

<0°F>

این روایات شریف، سجده و خضوع در مقابل خداوند را به عنوان راهی برای شکرگزاری معرفی می کنند. در مورد پیشین عبادت به عنوان طریق شکرگزاری مطرح شد و سجده بر خداوند هم بخشی از عبادت است، چنان که قرآن کریم می فرماید: هو اِذُقَالَتِ الْمُلاَیْکَ مُی اَمُریکُمُ اِنَّ الله اصطفاکِ وَطَهَرَكِ وَاصطفاکِ عَلَی نِسَاءِ الْمَالِینَ \* یَامَریکُمُ افّتی اِرَبِّكِ وَاسْجُدِی وَازُکِعِی مَعَ الرَّاکِعِینَ ﴿ (آل عمران/ ۴۲-۴۳). در این آیات، ملائکه مریم این را در مقابل بشاراتی که برای او می آورند و به شکرانهٔ جایگاهی که در اختیار او قرار گرفته است، به اطاعت و عبادت خاضعانه و سجده و رکوع فرا می خوانند (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۱۸۹۸). در اینجا سجده مقدم شده است چون سجده در شکر نقش بیشتری ایفا می کند و مقام در اینجا، مقام شکرگزاری است. ﴿مَعَ الرَّاکِعِینَ ﴾ نیز اجازه به مریم در برگزاری نماز به جماعت است (ابن عاشور، ۱۴۲۰: ۹۵۳). در آیات سورهٔ فرقان که برگزاری نماز به جماعت است (ابن عاشور، ۱۴۲۰: ۹۵۳). در آیات سورهٔ فرقان که گذشت نیز شکر خدا قرین با سجده و قیام در شب آمده بود.

همچنین خداوند به بنی اسرائیل فرمان می دهد که هنگام ورود به آن سرزمین پرنعمت سجده کنان و استغفارکنان وارد شوند: ﴿وَإِذْ قُلْنَاادْخُلُواهَنِهِ الْقَرْيَةَ فَكُلُوامِنَهَا حَيْثُ شِئْمُ رَغَدًا وَادْخُلُوا الْبَابَ سُجَّدًا وَقُولُوا حِطَّةٌ نَغْفِرُ لَكُمْ خَطَايَا كُرُوسَنَزِيدُ الْخُسِنِينَ ﴾ (بقره/ ۵۸). معنای سجود هنگام ورود از درگاه آن شهر، خم شدن به قصد تشكر و سپاس گزاری خداوند متعال و اظهار فروتنی بوده است نه آنکه در آن کوتاه بوده است (ابن عاشور، ۱۴۲۰: طبرسی، ۱۳۷۷: ۴۹۸/۱).

### ۸. شکرگزاری با اجتناب از محارم

1. امام صادق المنظم فرمود: «شكر النعمة اجتناب المحارم»؛ شكر نعمت دورى از محرمات است. و تمام شكر آن است كه شخص بگوید: «الحمد لله ربّ العالمین» (حدیث ۱۰). این روایت هم بیانگر شكر عملی است كه پرهیز از محرمات الهی باشد و هم بیانگر شكر لسانی. مطابقت این روایت با آیات قرآن با توجه به مطلبی كه در بخش قبل بیان شد آشكار است. خداوند بندگی محض خویش را شكر نامیده است: ﴿بَل الله قبل بیان شد آشكار است. خداوند بندگی محض خویش را شكر نامیده است: ﴿بَل الله

فَاعُبُدُ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ (زمر/ ۶۶) و بيشك بندگي خداوند، سر نهادن به اوامر و نواهي اوست. مقصود اين روايت در آيات ديگر قرآن نيز هويداست: ﴿فَاتَّقُوااللَّهَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾ (أل عمران/١٢٣)؛ از معصيت خدا اجتناب كنيد و به طاعت او عمل كنيد تا شكرگزار نعمتش باشید (طبرسی، ۱۳۷۲: ۱-۸۲۸/۲). شیطان نیز وعده داد که مردمان را به ورطهٔ عصيان كشاند تا از شاكران نباشند: ﴿قَالَ فَجَاأَ غُونَتَني لَأَقَّعُ دَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْسَتَقِيمِ \* ثُمَّ لَاتِينَهُمْ مِن بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَمَا بِهِمْ وَعَنْ شَمَائِلِهِمْ وَلَا تَجِدُ أَكُثَى هُمْ شَاكِرِينَ ﴾ (اعراف/ ١٥-١٧). بنابراين همهٔ اعمالی که انسان با اعضا و جوارح و قلب خود انجام میدهد میتواند مصداق شکرگزاری و یا کفران نعمت باشد؛ یعنی چنانچه در راه بندگی خدا از آن استفاده کند شكر آن نعمت را گزارده است و اگر غير آن باشد كفران نموده است.

## ۹. شکرگزاری با تشکر از خلق

عمار دُهني مي گويد: شنيدم على بن الحسين التَّالِإِ مي فرمود:

«إنّ الله يحبّ كلّ قلب حزين ويحبّ كلّ عبد شكور. يقول الله تبارك وتعالى لعبد من عبيده يوم القيامة أشكرت فلانًا فيقول بل شكرتك يا ربّ فيقول لم تشكرني إذ لم تشكره ثمّ قال أشكّرُكم لله أشكّرُكم للناس» (حديث ٣٠)؛ خدا هر دل غمكين و هر بندة شکرگزار را دوست دارد. خداوند تبارک و تعالی روز قیامت به یکی از بندگانش می فرماید: از فلانی سیاس گزاری کردی؟ در پاسخ می گوید: پروردگارا! من تو را سیاس گفتم. خداوند می فرماید: چون از او سیاس گزاری ننمودی، مرا هم سیاس نگفتهای. سیس امام فرمود: شکرگزارترین شما نسبت به خدا قدردانترین شماست نسبت به مردم.

در ابتدای روایت آمده است که خداوند قلب حزین را دوست دارد. حزن بندگان گاهی به خاطر امور مادی است که این حزن مطلوب خداوند نیست؛ چنان که خداوند اندوه اصحاب رسول خداع الله را بر از دست دادن غنائم در جنگ احد مذموم می شمارد: ﴿ لِكَيْلاَ تَحْزَنُوا عَلَى مَافَاتَكُمُ وَلَا مَاأَصَابَكُم ﴾ (آل عمران/ ١٥٣). در مقابل، حزن و اندوه ارزشمند پیامبران و دیگر بندگان شایسته برای امر آخرت خود و دیگران است. قرآن از اهل بهشت نقل مي كند: ﴿وَقَالُواالْحَمْدُ لِلهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا الْحَزَنَ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شُكُورٌ ﴿ (فاطر/ ٣٣).

نیز روایت می فرماید که خداوند بندهٔ شکور را دوست دارد. سراسر آیات شکر بر



مطلوبیت شکر و محبوبیت شاکر دلالت دارد؛ چنان که خداوند به شکر فرمان می دهد: ﴿وَاشْکُرُوالِی وَلاَ تَصُفُرُونِ﴾ (بقره/ ۱۵۲) و حضرت ابراهیم را بر شاکر بودن می ستاید: ﴿شَاکِرًالاِنَّعُمِهِ﴾ (نحل/ ۱۲۱). نیز شکر در مقابل احسان دیگران خود مصداق احسان است: ﴿هَلْ جَرَاءُ الْإِحْسَانِ ﴾ (رحمن/ ۶۰) و خداوند محسنان را دوست می دارد: ﴿وَأَحْسُنُواإِنَّ اللّٰهُ يُحِبُّ الْخُسِنِينَ﴾ (بقره/ ۱۹۵).

در ادامهٔ این روایت، تشکر از بندگان همپایهٔ تشکر از خداوند قرار داده شده است. خداوند نیز تشکر از والدین را قرین شکر خود کرده است: ﴿أَنِ اشْکُرْلِی وَلُوَالِدَیْكَ ﴿ لَقَمَان / ۱۴ ﴾ و نیز پیامبرش را به تشکر از کسانی که زکات می پردازند دعوت می نماید: ﴿ وَصَلِّ عَلَيْم ُ إِنَّ صَلاَتَكَ سَكَنُ لُمْ ﴾ (توبه / ۱۰۳). همچنین خداوند بندگان را به پاسخ گویی به احسان دیگران دعوت می کند: ﴿ هَلُ جَزَاءُ الْإِحْسَان ﴾ (رحمن / ۶۰) و نیز می فرماید: ﴿ وَ إِذَا حُیّیتُم یِتِجَیِّت فِی وَابِاً وَ رُدُوهَا إِنَّ الله کَان عَلَی کُلِّ شَی و حَسِیبًا ﴾ (نساء / ۸۶). در روایت است که این آیه اختصاص به سلام ندارد و همهٔ کارهای خیر دیگر را هم شامل می شود (رک: بحرانی، ۱۴۱۶: ۱۴۰۶).

### مواردی ویژه از مواضع شکر

#### ۱. شکرگزاری بر هر نعمت و در هر حال

امام صادق البالله فرمود: شيوهٔ رسول خدا الباله اين بود كه هر گاه امرى كه شادمانش مى كرد برايش پيش مى آمد، مى فرمود: «الحمد لله على هذه النعمة» و چون امرى كه اندوهگينش مى نمود برايش رخ مى داد مى فرمود: «الحمد لله على كل حال» (حديث ١٩).

خداوند در قرآن کریم به پیامبرش فرمان می دهد که در هنگام فتح و پیروزی حمد و تسبیح خدا گوید: ﴿وَرَأَیْتَ النَّاسَ یَدُخُلُونَ فِی دِینِ اللهِ أَفْوَاجًا \*فَسَجِّ بِحَمُدِرَبًكَ وَاسْتَغْفِرُهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ﴾ (نصر/ ۲-۳). همچنین فرمان می دهد که در ناخوشایندی ها نیز حمد و تسبیح خدا گوید: ﴿وَلَقَدْنَعُلُمُ أَنَّكَ یَضِیقُ صَدُرُكَ بِمَا یَقُولُونَ \*فَسَجِّ بِحَمُدِرَبًكَ وَكُنْ مِنَ السَّاجِدِینَ ﴾ (حجر/ ۹۸). پس آنچه از پیامبر خدا مَنْ اللَّهُ نقل شده عمل به همین آیات قرآن بوده است.

بر پایهٔ روایت، شکر الهی تنها هنگام نعمت نیست بلکه در ناملایمات نیز باید



سیاس گزار بود؛ چه آنکه برای پرهیزکاران همه چیـز خیـر و لطفـی از جانـب پروردگـار است: ﴿ وَقِيلَ للَّذِينَ اتَّقُوا مَاذَا أَنْزَلَ رَبُّكُم قَالُوا خَمْ اللَّهُ (نحل / ٣٠).

### ۲. شکرگزاری بر عافیت از بلای دیگران

١. امام صادق إليَّالاً به نقل از رسول خدا عَلَيْلاً فرمود:

«إذا رأيتم أهل البلاء فاحمدوا الله ولا تُسمِعوهم فإنّ ذلك يَحزُنهم» (حديث ٢٣)؛ چون گرفتاران را دیدید خدا را شکر کنید و آهسته بگویید تا نشنوند زیرا اندوهگینشان می سازد.

۲. ابوبصیر از امام باقر عالیا نقل نموده که فرمود: چون شخص گرفتار و دردمندی را دیدی، به گونهای که او نشنود سه بار بگو:

«الحمد لله الذي عافاني ممّا ابتلاك به ولو شاء فعلى»؛ حمد خدايي را كه مرا از آنچه تو را بدان گرفتار كرد به سلامت داشت و اگر مي خواست گرفتار مي كرد.

#### سيس فرمود:

«من قال ذلك لم يُصِبه ذلك البلاء أبدًا» (حديث ٢٠)؛ هر كه چنين گويد، خدا او را هرگز بدان بلا گرفتار نکند.

٣. به روایت حفص کناسی امام صادق النالا فرمود: بنده ای نیست که گرفتار و دردمندی را ببیند و جملهٔ ذیل را بگوید جز آنکه بدان بلا گرفتار نشود:

«الحمد لله الذي عدل عنى ما ابتلاك به وفضّلني عليك بالعافية. اللّهمّ عافني ممّا ابتليته به» (حدیث ۲۱)؛ حمد خدایی را که آنچه تو را بدان مبتلا ساخت از من بگردانید و مرا بر تو به عافیت برتری داد. بارخدایا! مرا از آنچه او را بدان گرفتار کردی برکنار دار.

۴. امام صادق التَّالِإِ فرمود: چون مرد گرفتاری را دیدی و خدا به تو نعمت داده بود بگو: «اللَّهمّ إنّى لا أسخر ولا أفخر ولكن أحمدك على عظيم نعمائك على » (حديث ٢٢)؛ بارخدایا! من مسخره نمی کنم و نمی بالم، بلکه تو را برای نعمتهای بزرگت نسبت به خود ميستايم.

در این روایات به چند نکته اشاره شده است:

١. بندگان باید خداوند را به خاطر عافیت از بلایی که دیگران به آن مبتلا شدهاند حمد گویند. خداوند در قرآن كريم پس از بيان داستان اقوام گذشته و بلاي الهي كه بر

آنها نازل شد به پیامبرش می فرماید: ﴿ قُلِ الْحَمَدُ لِلهِ ... ﴾ (نمل/ ۵۹)؛ یعنی ستایش برای خدایی که ما را موفق به ایمان کرد و مثل گذشتگان گرفتار نکرد (حرّ عاملی، ۱۴۱۲: ۴۸۰/۶). البته از نظر قرآن این امر اختصاص به عافیت از بلا ندارد بلکه بندگان شاکر خدا در هر امری بر دیگران فضیلتی یابند، آن را نعمتی از جانب خدا دیده و پروردگارشان را برای آن نعمت میستایند. قرآن کریم می فرماید: ﴿ وَلَقَدُ آتَیْنَادَاوُودَوَسُلَیَانَ عِلَا اِکْمَدُ لِهُ اِللّٰهِ اللّٰذِی فَضَلَنَاعَلَی کَثِیر مِنْ عِبَادِ وِ الْمُؤْمِنِینَ ﴾ (نمل/ ۱۵).

۲. این سپاس گزاری از خداوند موجب دوام نعمت عافیت است. این مطلب بر اساس آنچه پیش از این بیان کردیم که شکرگزاری موجب دوام و زیادی نعمت است. با کتاب خدا موافقت دارد.

٣. در اين موارد بايد خدا را در دل سپاس گفت تا به مسخره كردن ديگران شبيه نشود. قرآن كريم مىفرمايد: ﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوالَا يَسْخَرُقُو مُّ مِن قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ ﴿ وَحِرات / ١١).

## نتيجهگيري

۱. موافقت با قرآن تنها به این معنا نیست که آیهای بیابیم که دقیقاً همان موضوع و همان حکم را مطرح نموده باشد. بلکه تدبر در آیات قرآن و بهره گیری از تفسیر قرآن به قرآن و مقایسه و تحلیل آیات، گزارههایی جدید را آشکار می کند که موافقت قرآن با روایات در پرتو این گزارهها نمود می یابد.

۲. شواهد قرآنیِ شماری از احادیث، نه با یک آیه بلکه با تلازم میان تعدادی از آیات قرآن به دست می آید که گویای صحت جزئیات مطرحشده در روایت است.

۳. با توجه به پیوند حدیث با قرآن، همان گونه که روایات می توانند شرح و تفسیر آیات قرار گیرند، آیات نیز می توانند شارح و مبیّن روایات باشند و با یافتن شواهد و قراین قرآنی، باب جدیدی برای شناخت بهتر و شرح و نقد حدیث گشوده می شود.

۴. در برخی روایات جزئیاتی مطرح شده است که تطبیق آن بـا قـرآن گرچـه دشـوار مینماید، شواهد صدقی بر آن میتوان یافت.

۵. همهٔ روایات «باب شکر» اصول کافی با آیات قرآن موافق هستند.

#### كتابشناسي

- ١. ابن شعبه حرّاني، حسن بن على، تحف العقول، قم، جامعهٔ مدرسين، ١٣٥٣ ق.
- ابن عاشور، محمد بن طاهر، التحرير و التنوير، بيروت، مؤسسة التاريخ العربي، ١٤٢٠ ق.
  - ٣. ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، چاپ سوم، بيروت، دار صادر، ١٤١٤ ق.
    - انصارى، شيخ مرتضى، فرائد الاصول، قم، مجمع الفكر الاسلامى، ١٤١٩ ق.
      - ۵. بحراني، سيدهاشم، البرهان في تفسير القرآن، تهرآن، بنياد بعثت، ١٤١٥ ق.
      - برقى، محمد بن خالد، المحاسن، قم، دار الكتب الاسلاميه، ١٣٧١ ق.
        - ۷. جوادی آملی، عبدالله، تسنیم تفسیر قرآن کریم، قم، اسراء، ۱۳۷۸ ش.
- ٨. همو، على بن موسى الرضا إليالة و القرآن الحكيم، مشهد، كنگرة جهانى حضرت رضا التالة، ١٤٠٨ ق.
- 9. حرّ عاملي، محمد بن حسن، تفصيل وسائل الشيعة الي تحصيل مسائل الشريعه، چاپ ششم، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٤١٢ ق.
  - ١٠. حسيني همداني، سيدمحمدحسين، انوار درخشان، تهران، كتاب فروشي لطفي، ١٤٠٢ ق.
- 11. خرقانی، حسن، «امام رضایا این و رسالت تبیین قرآن»، مجلهٔ تخصصی دانشگاه علوم اسلامی رضوی، شمارهٔ ۱۴، زمستان ۱۳۸۳ ش.
  - ١٢. ذهبي، شمس الدين محمد بن احمد بن عثمان، ميزان الاعتدال، بيروت، دار الفكر، بي تا.
- ١٣. راغب اصفهاني، حسين بن محمد، المفردات في غريب القرآن، تحقيق محمد سيدكيلاني، بيروت، دارالمعرفه، بيتا.
- 14. زين، بسام رشدى (آماده سازى) و سالم، المعجم المفهرس لمعانى القرآن العظيم، با اشراف محمد عدنان، چاپ دوم، دمشق، دار الفكر، بيروت، دار الفكر المعاصر، ١٤١٧ ق.
- 1۵. سمعاني، احمد بن منصور، روح الارواح في شرح اسماء الملك الفتاح، تهران، شركت انتشارات علمي و فرهنگی، ۱۳۶۸ ش.
  - 16. سيستاني، سيدعلي، الرافد في علم الاصول، قم، مكتب آيةالله العظمي السيد السيستاني، ١٤١٤ ق.
- ١٧. طباطبايي، سيدمحمدحسين، الميزان في تفسير القرآن، چاپ پنجم، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ١٤١٧ ق.
- ۱۸. طباطبایی، سیدمحمد کاظم، منطق فهم حدیث، قم، مؤسسهٔ آموزشی و پژوهشی امام خمینی، ۱۳۹۰ ش.
- ١٩. طبرسي، فضل بن حسن، تفسير جوامع الجامع، تهران، دانشگاه تهران و مديريت حوزة علمية قم،
  - .٢٠. همو، مجمع البيان في تفسير القرآن، چاپ سوم، تهران، ناصر خسرو، ١٣٧٢ ش.
- ٢١. طبرسى نورى، حسين بن محمدتقى، مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل، قم، مؤسسة آل البيت البيالية،
  - ۲۲. طريحي، فخرالدين بن محمد، *مجمع البحرين*، چاپ سوم، تهران، مرتضوي، ۱۳۷۵ ش.
    - ٢٣. طيب، سيدعبدالحسين، اطيب البيان في تفسير القرآن، تهران، اسلام، ١٣٧٨ ش.
- ٢٤. عياشي، محمد بن مسعود بن عياش سمرقندي، تفسير عياشي، تهران، المكتبة العلمية الاسلاميه،
- ٢٥. فيض كاشاني، محمد محسن بن شاه مرتضى، المحجّة البيضاء في تهذيب الاحياء، چاپ چهارم، قم، مؤسسة النشر الاسلامي، ١٣٧۶ ش.
  - ٢٤. همو، كتاب الوافي، اصفهان، كتابخانهٔ اميرالمؤمنين إليَّالا، ١٤٠۶ ق.



- ۲۷. همو، راه روشن (ترجمهٔ کتاب المحجّه البیضاء)، مشهد، بنیاد پژوهشهای اسلامی آستان قدس رضوی، ۱۳۷۲ ش.
  - ۲۸. قرشی، سیدعلی اکبر، قاموس قرآن، تهران، دار الکتب الاسلامیه، ۱۳۷۱ ش.
- ۲۹. کلینی، محمد بن یعقوب، اصول کافی، ترجمه و شرح محمدباقر کمرهای، چاپ دوم، تهران، اسوه، ۱۳۷۲ ش.
  - .٣٠. همو، الكافي، قم، دار الحديث، ١٤٢٩ ق.
- ٣١. متقى هندى، علاءالدين على بن حسام الدين، كنز العمال في سنن الاقوال و الافعال، بيروت، مؤسسة الرساله، ١٤٠٩ ق.
  - ٣٢. مجلسي، محمدباقر بن محمدتقي، بحارالانوار، چاپ سوم، بيروت، مؤسسة الوفاء، ١٤٠٣ ق.
  - ٣٣. همو، مرآة العقول في شرح اخبار آل الرسول، چاپ دوم، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ١٤٠٤ ق.
  - ۳۴. مصطفوى، حسن، التحقيق في كلمات القرآن الكريم، تهران، بنكاه ترجمه و نشر كتاب، ١٣۶٠ ش.
    - ٣٥. معرفت، محمدهادي، التفسير الجامع الاثري، قم، التمهيد، ١٣٨٣ ش.
- ۳۶. هاشمی رفسنجانی، اکبر و محققان مرکز فرهنگ و معارف قرآن، فرهنگ قرآن، چاپ دوم، قم، بوستان کتاب، ۱۳۸۶ ش.